
1 
 

« La Source et le Signe » : Vincent Debaene rend la 
littérature « indigène » à elle-même 

Lien 

Le chercheur articule anthropologie et approche littéraire pour retracer l’histoire des premiers 
écrivains africains francophones – et les relire d’un œil neuf.  

Par Jean-Louis Jeannelle (Spécialiste des études littéraires et collaborateur du « Monde des 
livres »)  

Publié le 6 mai 2025 dans Le Monde des Livres 

 BORIS SÉMÉNIAKO  

« La Source et le Signe. Anthropologie, littérature et parole indigène », de Vincent Debaene, 
Seuil, « La librairie du XXIe siècle », 432 p., 25 €, numérique 18 €. 

A l’école normale William-Ponty, au Sénégal, qui formait, avant les indépendances, les 
instituteurs et les cadres de l’Afrique-Occidentale française (AOF, 1895-1958), fut organisé un 
théâtre scolaire « franco-africain », où des classiques étaient adaptés à des sujets 
« indigènes ». L’entreprise aboutit en 1937 à la représentation de deux pièces composées et 
jouées par des élèves ivoiriens et dahoméens au Théâtre des Champs-Elysées, à Paris. 
Triomphe ambigu, car Charles Béart, aux commandes – il fut à plusieurs reprises directeur de 
William-Ponty –, y voyait avant tout des exercices propres à développer chez les élèves une 
conscience de soi, mais en tant qu’indigènes. « Que leurs pensées restent africaines et qu’ils 
ne se servent du français que pour les exprimer… voilà l’idéal », écrivait-il deux ans plus tôt. 

De telles injonctions contradictoires justifient à première vue l’analyse sociologique faite de 
ces productions jusqu’à peu : situées à l’extrême marge du champ littéraire, elles seraient 
restées soumises aux normes du colonisateur. Quant aux spécialistes de littérature 
francophone, ils n’y retrouvent pas ce qui a longtemps intéressé la plupart d’entre eux : ce 
désir de subversion grâce auquel un « subalterne » se fait librement l’écrivain que ses 
formateurs coloniaux n’avaient pas anticipé. 



2 
 

C’est ici, au point où se jouent la critique de ce paradigme sociologique et la réévaluation des 
études francophones, que se situe Vincent Debaene, spécialiste des rapports entre littérature 
et anthropologie, dans une étude magistrale, La Source et le Signe. L’ambition est énorme : 
faire de l’anthropologie un coin enfoncé entre une sociologie trop réductrice et une littérature 
trop incertaine de ses critères de reconnaissance. 

Pour cela, Vincent Debaene commence par nous faire redécouvrir un corpus négligé, car jugé 
trop soumis aux autorités coloniales : les travaux d’information linguistique, ethnographique 
ou historique réalisés par les élèves de William-Ponty. Des travaux initialement anonymes, 
avant d’être progressivement signés et de donner naissance, à partir de la fin des années 
1920, au domaine dit des « études indigènes ». Les valeurs du monde noir y étaient célébrées 
– à condition toutefois que les brillants élèves qui s’y consacraient n’y troquent pas leur savoir 
contre une parole autonome, a fortiori littéraire. Il convenait donc d’objectiver le discours des 
sujets noirs, considérés soit comme une « source » (pour une science coloniale à venir), soit 
comme un « signe » (de la mentalité indigène). Dans un tel cadre, l’individu colonisé se voyait 
condamné à ne jamais « être le sujet de sa propre énonciation en français ». 

Une littérature largement délaissée 

Vincent Debaene traite ensuite du développement, entre les années 1920 et les années 1950, 
d’une « littérature indigène d’expression française ». Longtemps, celle-ci fut largement 
délaissée, car les histoires littéraires l’envisageaient comme un exemple de « littérature 
aliénée ». Ainsi de Doguicimi (1938), de l’auteur du Dahomey (l’actuel Bénin) Paul Hazoumé 
(1890-1980), première grande fiction africaine écrite en français par un ancien élève de l’école 
normale Saint-Louis (future William-Ponty). 

Formé pour sa part à Paris, le grand écrivain sénégalais Léopold Sédar Senghor (1906-2001) 
sut retourner la contrainte et faire de la littérature orale, dont les formateurs coloniaux 
valorisaient le recueil, la source d’une poésie « néonègre » authentique, de nature à tirer de 
sa civilisation ancestrale les ferments d’une littérature que Vincent Debaene définit 
magnifiquement comme « ce dont on ne peut retrouver l’esprit sans la lettre ». Dès lors, toute 
la question est de savoir si nous sommes capables de voir dans cette littérature autre chose 
que les traces d’un système colonial. Là se situe la troisième ambition de cet essai : parier 
résolument sur le caractère littéraire de ces textes. 

Tout au long de La Source et le Signe se déploie cette tension entre, d’un côté, la lecture 
documentaire de l’historien ou du sociologue, qui privilégient la contextualisation, et, d’un 
autre côté, la lecture actualisante du littéraire, qui parie sur la capacité des lecteurs à 
renouveler la pertinence des œuvres. Vieille rivalité, au détriment le plus souvent des 
littéraires, accusés de s’enfermer dans les textes. Mais c’est oublier que la lecture est 
fondamentalement adresse. Seul, rappelle l’auteur, un texte ne dit rien de sa valeur, car celle-
ci est fonction « de la position particulière du lecteur », de sa capacité à « se soumettre à 
l’épreuve de la rencontre ». 

C’est tout l’intérêt du geste accompli par Vincent Debaene : montrer que lire en littéraire, en 
visant cette actualisation qu’autorise l’attention à la forme d’un texte, représente une fidélité 
supérieure non seulement au contexte, mais à l’intention profonde de son auteur – telle du 
moins que la comprend chaque lecteur, qui en pluralise le sens. C’est-à-dire une fidélité à 
ceux qui entendaient signer leurs textes, même prisonniers des contraintes coloniales. 

Extrait 

« Les premières fictions africaines (ou indochinoises) en français, loin d’être un lieu de 
contestation de l’autorité, constituent plutôt un aboutissement logique. Elles sont bien 



3 
 

l’expression d’un « point de vue indigène », mais un point de vue qui ne s’oppose à aucune 
perspective extérieure, qui n’est pas conçu comme un rival potentiel dans un espace de 
confrontation où le point de vue européen s’opposerait à d’autres. Il s’agit au contraire 
d’accomplir ce projet de savoir qui doit permettre d’asseoir la domination en l’appuyant sur 
une connaissance intime des « réalités morales » locales. Ce n’est certes pas à des fins de 
subversion que le bandeau publicitaire de L’Empire du Mogho-Naba [1933], la monographie 
de Dim Delobsom préfacée par Robert Randau, proclamait : « Un Empire noir vu par 
un Noir ». En 1929, au seuil de l’article de Moïse Durand, « Le paysan dahoméen vu par un 
Dahoméen », les éditeurs du Monde colonial illustré soulignaient la valeur du témoignage 
qu’ils livraient à leurs lecteurs. » 

La Source et le Signe, page 175 

 

 


